SOCIETE NANTAISE DE PHILOSOPHIE
KANT ET LES MAXIMES DU SENS COMMUN
A. STANGUENNEC,

CONFERENCE DU 30 MAI 2008

Je partirai d’'une remarque de Kant dans le § 40 de sa Critique
de la Faculté de juger concernant le caractere équivoque et
ambivalent de I'expression « sens commun » aussi bien en allemand
qu’en francais : le sens commun se dit en allemand der Gemeinsinn.
Kant souligne que le Gemeinsinn ou « sens commun » peut signifier
« I'entendement commun ( der gemeine Menschenverstand) » au
sens de « I'entendement sain (der gesunde Verstand) », celui qui
sait naturellement bien juger, mais il ajoute que la méme expression
de « sens commun » peut signifier I'entendement « vulgaire »,
commun au sens d’« encore inculte » et le « commun » peut alors
contenir en tant qu’opinion inculte et irréfléchie, toutes sortes de
préjugés et de superstitions auxquelles I'on tient passionnément et
gui faussent un entendement naturellement « sain », c’est-a-dire le
sens commun au premier sens. En appeler a ce sens commun la, au
sens d’opinion vulgaire, c’'est, écrit Kant, dans les Prolégomeénes « en
somme, s’en rapporter au jugement de la foule ; approbation dont
rougit le philosophe, sujet de triomphe et d’orgueil pour le bouffon
populaire »'. Dire que la pensée ou les jugements de quelgu’un
relevent du sens commun peut donc renvoyer au meilleur comme au
pire. Et c’'est bien pourquoi cette remarque liminaire motive
I’analyse philosophique du sens commun chez Kant, d’abord pour
clarifier son origine et sa valeur, selon qu’on I'entend en I'un ou
I’autre sens.

Kant s’attache d’abord au sens commun dans le sens de
I’entendement commun - le gemeine Verstand - tres proche de ce
gue Descartes nommait « bon sens », faculté naturelle de bien juger
en distinguant le vrai du faux. Il le définit comme I'’entendement qui
sait appliquer ses regles logiques in concreto dans les cas concrets
de la vie courante, mais aussi bien dans le contexte des sciences par
exemple en physique. Il faut en effet rappeler que, selon Kant, les

! Introduction aux Prolégoménes, p.12.

© André Stanguennec



2

principes les plus généraux de I'entendement, les jugements
basiques a priori ou les jugements d’expérience (jugement de
causalité, substance, interaction, etc), distincts de simples constats
de perceptions, ont précisément en commun des principes
identiques pour I'entendement dans son usage non scientifique et
pour |'entendement dans son usage scientifigue. De cet
entendement tourné vers I'application des principes logiques, Kant
distingue dans l'Introduction a ses Prolégoménes (p.12-13) ce qu'il
nomme I’ « entendement spéculatif » dont I'orientation est inverse
de I'entendement sain, I'entendement spéculatif est celui qui sait
réfléchir sur les regles et les connaitre in abstracto. L’entendement
spéculatif qui caractérise éminemment le logicien et le philosophe
métaphysicien est celui qui sait réfléchir et exposer les regles a
priori en dehors de leur application in concreto. On voit que les deux
orientations de I|'entendement sont nécessaires puisque
complémentaires, le sens commun comme entendement sain
applique les regles et I'entendement spéculatif les réfléchit ( c’'est-a-
dire les compare, les réfléchit et les abstrait) a partir de leur
application. Mais il va de soi que les deux qualités et orientations ne
sont pas nécessairement liées dans le méme esprit singulier. Kant I'a
souvent souligné : il y a des esprits qui ont un bon entendement
commun in concreto mais ce ne sont pas des esprits spéculatifs pour
autant. Bien plus, ils ont souvent tendance a mépriser la théorie et la
spéculation logique ou métaphysique en disant qu’elle ne vaut rien
comparée a la pratique, ce qui est un « lieu commun » (a nouveau le
commun) que Kant s’est efforcé de réfuter. Inversement, il y a
d’excellents logiciens et philosophes qui savent abstraire et définir
les regles mais qui ne savent pas bien les appliquer in concreto : un
bon philosophe n’est pas nécessairement un bon mathématicien ou
un bon physicien.

Toutefois, Kant accomplit un pas de plus en soulignant que,
aussi bien I'entendement commun (le sens commun cognitif in
concreto) que lI'entendement spéculatif - qui lui, notons le, ne se
nomme pas encore « sens commun » - relevent d'une méme
faculté, la faculté de juger, c’'est-a-dire de mettre en rapport les
représentations particulieres avec les représentations générales ou
conceptuelles, de facon a subsumer les premieres sous les
secondes. Et il y a deux especes de jugements: les jugements
déterminants dans lesquels l'universel théorique ou pratique est
déja donné et il suffit de l'appliguer convenablement aux cas
particuliers ; et les jugements réfléchissants dans lesquels seul est
d’abord donné le particulier et le jugement consiste a chercher

© André Stanguennec



3

I'universel qui lui correspond. On sait que c’est la une différence
essentielle selon Kant: si 'universel de la regle ou de la loi est
donné et que le jugement I'applique a un cas particulier, le jugement
est « déterminant », mais « si seul le particulier est donné et si la
faculté de juger doit trouver I'universel (qui lui correspond), elle est
simplement réfléchissante »2. C’est a partir de cette remarque sur «
la faculté de juger » que l'expression “sens commun” va recevoir
une seconde signification et une seconde valeur positive, non plus
au niveau de I'entendement commun appliqué au concret, mais au
niveau de I'entendement spéculatif qui réfléchit les regles
universelles du jugement. En effet, la référence a un « sens commun
», dans un contexte spéculatif ou théorique cette fois, est aussi
nécessaire au logicien et au philosophe qui pratiquent le jugement
de réflexion sur les regles. C'est qu’ils doivent mettre en ceuvre leur
jugement a un niveau qui vise l'universalité et la nécessité des
regles de I'entendement, en tant que ce sont des propriétés cette
fois explicitement posées et exigées par la connaissance abstraite.
La réflexion logique qui abstrait et définit les regles de la pensée et
du raisonnement est antérieure a la réflexion philosophique qui vise
a une extension élargie de la réflexion logique puisqu’elle cherche
les conditions transcendantales qui permettent d’appliquer a priori
les regles et les concepts de I'entendement a I'expérience.
S. Maimon, un disciple immédiat de Kant, a insisté sur I'importance
de la réflexion transcendantale comme recherche du systeme
philosophique des conditions de possibilité de la connaissance?. Ces
regles ne sont pas seulement les regles de la pensée formelle mais
des a priori qui ont un contenu transcendantal. Et le systeme qu’elle
forme est cherché et visé mais il n’est pas présupposé donné, ce qui
implique que la réflexion philosophique procede elle aussi en
observant les maximes du sens commun spéculatif : penser par soi-
méme ; penser en se mettant a la place d’autrui (importance des
antinomies et des réfutations par l'absurde) ; enfin, le philosophe
doit faire un usage systématique de la réflexion en visant I’'accord
avec soi-méme dans toutes les parties de son systeme de facon a
éviter les contradictions : on verra que ce sont la « les maximes » du
sens commun théorique.

Le sens commun concret ou entendement commun ne pose
pas explicitement comme objets de sa pensée les regles qu’il
applique, car son intérét est dirigé sur la maitrise des matériaux

2 Kant, Critique de la faculté de juger, Introduction, IV, trad.A.Philonenko, Paris,
Vrin, 1968, p.27-28.
3 S. Maimon, Essai sur la philosophie trabscendantale, 1790, éd.Vrin.

© André Stanguennec



4

auxquels il applique ces regles, non pas sur ces regles elles-mémes
en vue de les définir et de les poser en un systeme cohérent. |l fait
un usage opératoire des regles mais il ne thématise pas
réflexivement leur possibilité et leur nécessité. C’'est ce second
niveau de sens commun, comme qualité du jugement de réflexion
en général - non seulement logico-spéculatif d’ailleurs mais aussi
plus fondamentalement esthétiqgue, comme on va voir - que Kant
définit, non plus dans la Critique de la Raison pure, la Logique, et les
Prolégomeénes, mais dans la Critique de la faculté de Juger, au § 40,
intitulé « Du go(t comme d’'une sorte de sens commun ». Le sens
commun est ici mis explicitement en relation avec la faculté de
jugement réfléchissante, celle donc qui part des conditions
concretes, particulieres et relativement contingentes du jugement
appliqué in concreto pour en réfléchir et abstraire les regles
universelles et nécessaires in abstracto, en une démarche
typiguement analytique. Kant écrit a ce sujet: « sous cette
expression de sensus communis ( sens commun) on doit
comprendre l'ldée d'un sens commun a tous (die Idee eines
gemeinschaftlichen Sinnes), c'est-a-dire d'une faculté de juger qui,
dans la réflexion tient compte en pensant (a priori) du mode de
représentation de tout autre homme, afin de rattacher pour ainsi
dire son jugement a la raison humaine tout entiere et d’échapper, ce
faisant, a l'illusion résultant de conditions subjectives et particulieres
pouvant aisément étre tenues pour objectives, illusion qui exercerait
une influence néfaste sur le jugement »*. Il faut étre attentif a ce que
le sens commun est ici « I'ldée d’'un sens commun », ou le sens
commun en ldée, une norme idéale, un principe que le jugement
spéculatif réfléchissant doit respecter en veillant a ce que les
jugements qu'il énonce - non seulement dans le domaine de la
réflexion spéculative mais dans le domaine esthétique -
appartiennent bien a tout homme, a Ila « communauté
(Gemeinschaft) » humaine tout entiere. L'universalité et la nécessité
ici requises ne sont pas celles de la valeur objective des regles
logiques - cela, c’est le sens commun logique et formel - mais aussi
bien des  valeurs acceptables  esthétiquement  quoique
nécessairement par tous les hommes.

Comment faire alors pour respecter ce sens commun auguel se
réfere, on va le voir, non seulement la réflexion logique et la
réflexion philosophique, mais aussi la réflexion esthétique et de
maniere sans doute encore plus fondamentale que les deux autres
qui la présupposent en quelque facon. Il s’agit, nous dit Kant, de «

4 3. C.F.J, trad.Philonenko, Vrin,p.127).

© André Stanguennec



5

comparer » notre jugement aux jugements possibles des autres
hommes et en se mettant idéalement ou fictivement a la place de
tout autre esprit. La meilleure maniere d’'y parvenir est d’abord
d’écarter, dans ce que nous posons par jugement, tous les contenus
matériels et particuliers, donc empiriques, qui relevent seulement de
notre sensation singuliere pour faire seulement attention aux
caractéristigues formelles des représentations (conceptuelles et
prédicatives lorsqu’il s’agit de réflexion logique ) ou de « l'état
représentatif (der Vorstellungzustand) » et Kant pense sans aucun
doute alors a la réflexion esthétique. Il va en effet distinguer deux
usages de cette réflexion formelle du sens commun : un usage
spéculatif (logique ou philosophique) dans les jugements
d’abstraction auxquels il se référait dans sa philosophie théorique et
un usage esthétique (dans le jugement réfléchissant, par lequel nous
nous prononc¢ons sur la beauté de la nature ou d’'une ceuvre d’art).
Pour préciser la conduite a tenir dans ces sortes de jugement
réfléchissants, Kant formule alors trois maximes ou trois regles de
comportement judicatif susceptibles de nous faire respecter ce sens
commun réfléchissant : il ne s’agit pas de « lois » mais de « conseils
» afin d’exercer « prudemment » notre jugement réfléchissant. En
suivant les textes de Kant, je les commenterai d’abord dans le
contexte de la réflexion logique ou philosophigue, ce qui constituera
la premiere partie de mon exposé. Puis, dans une seconde partie, je
réfléchirai moi-méme sur la valeur, la portée et les limites
d'observation des maximes du sens commun. Je le ferai en trois
étapes. D'abord, en montrant comment en partant de Hegel, il est
possible de présenter I'enchainement des trois maximes de facon
dialectique, dans une dialectique de la réflexion ou dialectique
réflexive qui peut servir a mieux comprendre chacune d’entre elles
dans son rapport aux autres. Ensuite, seconde étape, j'essaierai de
mettre en valeur, en m’'appuyant cette fois sur la postérité
phénoménologique de Kant, les difficultés inhérentes a la visée
intentionnelle idéale de la seconde maxime (se mettre a la place de
tout autre pour penser). Enfin, troisieme étape ou troisieme ordre de
réflexion, je m’interrogerai sur la possibilité des deux modalités
d’observation des maximes du sens commun : la modalité éthique et
la modalité esthétique. La modalité esthétique ne fait pas vraiment
difficulté chez Kant et j'en parlerai tout a fait en terminant, en
reprenant la Critique de la faculté de juger; mais c’est bien la
modalité éthique qui fait difficulté : puisque la morale selon Kant est
déterminée par l'impératif catégorique, dans quelle mesure la
réflexion sur les formules de I'impératif catégorique, peut ou ne peut

© André Stanguennec



6

pas entrer dans le jugement de réflexion du sens commun jusqu'ici
défini par Kant. Je serai amené a me référer pour cette derniere
étape aux analyses d'H. Arendt et de J. Habermas sur cette question.

* % Xk

l.- Le commentaire des maximes.

Que sont ces trois maximes ? Ce sont les regles ou les normes
qu’il s’agit de suivre scrupuleusement en philosophie, en logique, et
en esthétique, si I'on veut produire, former et émettre des
jugements réfléchissants universels et nécessaires dans ces
domaines :

1.-Penser par soi-méme ; 2.-penser en se mettant a la place de
tout autre (pensée élargie) ; 3.- toujours penser en accord avec soi-
méme, étre conséquent logiquement mais aussi systématique, c’'est-
a-dire unifier si possible totalement ses pensées.

Kant a traité de ces trois maximes dans trois ou quatre autres
contextes de ses ceuvres, mais avec quelques différences de
formulations et d’explication. D'abord dans son Anthropologie du
point de vue pragmatique (§43 p.71° et § 59, p. 91° et § 69,
p. 103-104’ de la traduction M. Foucault, chez Vrin). Dans le
contexte du § 43 Kant pose ces maximes comme celles d'une
sagesse du sens pratique, celui d’'une sagesse pragmatique qui vise
I’habileté et la prudence dans nos rapports avec autrui, mais il ne
s'agit pas vraiment de vertu, au sens étroit de la moralité (ou
éthique). Dans le § 59, il s’agit de maximes pour « les penseurs »
(logiciens et philosophes). Un autre contexte ou il énumere les trois
maximes est celui de sa Logique sur la réflexion, la définition et la
systématisation des regles logico-formelles et ou il donne un nom a
chaque maxime : la premiere celle qui invite au « selbstdenken », au
penser par soi-méme, il I'appelle maniere de penser « éclairée » ; la
seconde, se mettre a la place de tout autre pour savoir s’il penserait
les mémes choses que nous, maxime de la pensée élargie ; et la
troisieme, penser en accord logique et systématique avec soi, est
nommée maxime de la pensée conséquente. Le troisieme contexte

> |l s’agit du § 43 concernant la « sagesse pratique » au sens « pragmatique » -
cf. le titre de I’Anthropologie : technique et prudence dans nos rapports avec les
autres, leurs opinions et leurs actions.

® Il s’agit du § 59 ol les maximes concernent explicitement « la catégorie des
penseurs ».

71l s'agit du § 69, p.103-104, « Le golt comporte une tendance a la promotion
extérieure de la moralité », j'y reviendrai dans la seconde partie de mon exposé.

© André Stanguennec



7

ou Kant fait référence de facon indirecte a ces maximes est I'article
de 1786 (de la Revue mensuelle berlinoise), « Qu’'est-ce que
s’orienter dans la pensée ? », dans la derniere et troisieme section
(p. 86-89 de la trad. Philonenko chez Vrin). L'originalité de ce texte
est d’envisager I'exposé essentiellement sous I'angle de la premiere
maxime, la maxime de la liberté de pensée. C'est un texte
magnifique, a la fois simple et subtil, qui a d’ailleurs été donné en
partie comme commentaire de texte au baccalauréat de philosophie
il 'y a quelgues années. Enfin, dans [article (Berlinische
Monatsschrift , Revue mensuelle berlinoise de 1784, « Réponse a la
guestion Qu’est-ce que les Lumieres ? » - qu’'avait également traitée
Moses Mendelssohn dans la méme Revue), il souligne que pour
s'éclairer il faut penser par soi-méme donc librement conformément
a la premiere maxime mais I'exercice de cette pensée libre doit étre
« public » - c’est-a-dire se faire dans le cadre d'une société ou d'une
association savante - et non « privé » ,c’est-a-dire dans le cadre civil
d’'une responsabilité personnelle de type professionnel (le soldat) ou
confessionnelle (le prétre). Dans ce cadre « privé », I'on n’a pas a
réfléchir mais a appliquer les regles de son ordre ou de son
ministéere, méme si, en tant que philosophe ou savant, on peut les
contester de facon réfléchie : il y a un « devoir de réserve ».
Reprenons donc les maximes une a une, en suivant le fil
conducteur du texte du § 40 de la troisieme Critique. La premiere
maxime, penser par soi-méme, vise a éviter que notre jugement de
réflexion - I'exemple de la réflexion logique et plus généralement
philosophique est ici intéressant comme illustration - ne soit pas
formulé passivement sous la contrainte d’une autorité extérieure,
celle du préjugé ou de la superstition dont s’autorise justement le
sens commun le plus vulgaire. En ce sens, elle rejoint la maxime de
Descartes conseillant de mettre en doute tout ce que I'on a admis en
notre créance sur la foi de I'autorité, des sens, de I'’éducation ou des
préjugés de l'opinion. Tout cela, afin d’exercer par soi-méme son
jugement et sa réflexion et de parvenir, la ou c’est possible, a une
évidence immeédiate (principielle) ou démonstrative en suivant une
méthode réfléchie. Kant rappelle que ce gu’'on nomme a son époque
les Lumieres (die Aufklarung), c'est justement ce processus de
libération de la pensée a I’égard des préjugés et de la superstition :
sortir de la « minorité » dans laquelle on s’était laissé enfermé par
sa faute. C'est ce que ). Habermas nommera l|'orientation vers
I'intérét pour I'’émancipation de la pensée ou l'intérét de la pensée
émancipée. S’éclairer ne signifie toutefois pas s’écarter totalement
de la pensée d’autrui, car, d'une part, les Lumiéres sont transmises

© André Stanguennec



8

par une information aupres d’éducateurs de I’'humanité qui suscitent
en nous l'impératif, « ose savoir par toi-méme (sapere aude) » et,
d’'autre part, une fois rendue indépendante, ce qui est l'aspect
négatif de la liberté, il s'agit pour cette liberté de se donner la loi de
produire par-soi-méme ses notions et ses regles ou ses principes de
pensée (notamment dans l'usage logique et philosophique de la
réflexion), ce qui est proprement |'autonomie qui succede a
I'indépendance, et implique une confrontation et un dialogue avec
autrui.

D’ou le passage nécessaire a la seconde maxime du sens
commun, c'est-a-dire la recherche du lien de ma pensée avec celle
d’autrui. S’il ne faut pas penser sous la dépendance d’autrui, ce qui
signifierait que c’est I’Autre et non Moi qui pense en moi, en un moi
aliéné, puisque dépossédé de son soi pensant, encore ne faut-il pas
s'enfermer dans ses propres pensées sous prétexte d’'indépendance.
Une pensée qui, s'affranchissant de celle d’autrui, ne se donnerait
pas comme loi de penser avec autrui (mais ce que signifie cet
« avec » devra étre précisé) risquerait de s’enfermer en elle-méme,
dans ce que Kant nomme quelquefois un « égoisme » logique ou
spéculatif. On risquerait alors de ne penser qu’en opposition a tous
les autres et en développant une pensée solitaire,
systématiquement paradoxale a dessein. A force d’éviter a tout prix
le « commun» (du sens commun) on aboutirait a perdre aussi le «
sens » (du sens commun ), ce qui pourrait mener a |I'absurdité voire
a l'aliénation mentale de I'esprit singulier. Le mot allemand
Eigensinn qu’on traduit par « sens propre » est ici I'opposé du
Gemeinsinn (sens commun). Mais, comme [|'expression “sens
commun”, le mot Eigensinn a deux sens: sens propre, jugement
singulier, opinion personnelle, mais aussi entétement, obstination de
I’égocentrisme logique. De la bizarrerie a la folie égocentrée, montre
Kant dans ses textes de |’ « anthropologie » sur le sens commun, il
n'y a souvent qu'un pas. Et il n’est pas étonnant en conséquence
gue I'on nomme les fous des « aliénés », c’est-a-dire des esprits
coupés du lien interhumain et devenus étrangers (alienus signifiant
étranger) vis-a-vis des autres hommes.

On voit donc la nécessité de la seconde maxime : « penser en
se mettant a la place d’autrui, c’est-a-dire de tout autre ». Le
psychologue J. Piaget aurait dit : décentrer et excentrer sa pensée.
Pour s’élever au-dessus des conditions seulement singulieres et
contingentes de mon jugement (puisque penser = juger), il faut donc
réfléchir sur lui a partir d'un point de vue universel qui ne peut étre
déterminé (c’est-a-dire défini) qu’en se placant au point de vue

© André Stanguennec



9

d'autrui, c'est-a-dire d’'abord en recherchant ce qui peut s'y
accorder. La nécessité d’interroger le point de vue d’autrui s'impose
donc. Mais il faut évidemment supposer que c’est un autrui qui fait
la méme recherche de « décentration » et d’élévation vers
I'universel que moi, sinon - sans ce postulat - je n"aurais affaire qu’a
des « autrui » irrémédiablement enfermés dans la singularité de
leurs préjugés et de leurs superstitions. Kant insiste ici sur la
nécessité des échanges entre esprits non « bornés » (c’est son
expression), c’est-a-dire entre esprits « ouverts », car, dit-il, « c’est
le propre d’'un homme d’esprit ouvert (von erweiterter Denkungsart)
gue de pouvoir s'élever au-dessus des conditions subjectives du
jugement auxquelles tant d’autres se cramponnent » (CFJ. § 40,
p. 128). De sorte que cette maxime est bien celle du jugement
proprement dit, puisque juger, c’est précisément subsumer le
particulier sous l'universel, le « prendre » sous l'universel, en
reconnaissant en lui des propriétés partageables avec d’autres, sous
un universel intersubjectif comme on dit aujourd’hui apres Husserl.
Pourtant, et tel est le centre de la difficulté de la seconde maxime,
sur laquelle je reviendrai dans ma deuxieme Partie, I'élargissement
communicationnel de mon jugement a travers le dialogue et la
discussion n’est pas encore |'obtention (I'atteinte) de l'universalité
qui est visée au sens le plus strict. En quel sens en effet la pleine
obtention de I'universalité au sens le plus strict, c'est-a-dire I'identité
de mes pensées avec celles d'autrui, serait-elle encore un « point
de vue », (Kant parle du point de vue de tout autre, du « point de
vue universel » : allgemeiner Standpunkt), cette notion impliquant
un lieu ou un angle ouvert a partir duquel s’effectue la réflexion ? Or,
tout point de vue, étant limité par sa perspective particuliere de
départ, semble bien impliquer un résidu de particularité qui fait
obstacle a une stricte universalité de la réflexion. Comment faire de
cette universalité, supposée étre une stricte identité, un idéal, ne
serait-ce que régulateur, de la réflexion ? Je reviendrai sur cette
question.

De méme que la premiere maxime qui libérait le sujet de la
pensée de la tutelle d’autrui menait nécessairement a la seconde
maxime : « penser avec », c'est-a-dire comme et a la place d’autrui ;
de méme la seconde maxime mene nécessairement a la troisieme,
car la disposition a penser en référence a autrui et en accord avec la
communauté des sujets, implique la constance, la suite logique dans
les idées et le sens de la totalité rationnelle, c’est-a-dire la
systématicité. Je ne peux établir une «communauté
d’argumentation » avec autrui (c'est I'expression de ]. Habermas

© André Stanguennec



10

traduisant cette seconde maxime) que si je lui présente une maniere
de pensée stable, cohérente et conségquente avec elle-méme. L'idéal
serait de penser d’« une seule voix (einstimmig) »: qui dit
« communauté » dit « harmonie » avec les autres pensées, d'ou
I'exigence de conséquence logique et de systématicité. La
conséquence de la pensée ne signifie pas en effet seulement ici la
conséquence logique (I'absence de contradiction et le souci de bien
tirer les conclusions de nos principes), mais la conséquence comme
constance de cette disposition a suivre les deux maximes de la
liberté et de la communauté dans tous les domaines (tous les
espaces de pensée, si je puis dire) et en tout temps. Autrement dit, il
s’'agit d’'une disposition acquise qui a les caracteres d’une véritable
vertu intellectuelle, disposition acquise, totale et permanente a
s’inscrire dans le « sens commun », le jugement et le raisonnement
universels. C’'est pourquoi Kant estime que « c’est la maxime la plus
difficile a respecter » (CFJ, p. 128), car comme toutes les vertus,
cette « vertu intellectuelle » du sens commun n’est acquise qu’apres
« un exercice répété ». Kant conclut en disant que si la premiere
maxime est proprement celle de I'entendement comme pouvoir de
penser par concepts et non par réaction aux images des sens, aux
contraintes de l'autorité ou aux sentiments de la superstition, la
seconde est celle du jugement proprement dit (nous avons expliqué
plus haut pourquoi); quant a la troisieme maxime elle est
proprement celle du sens commun comme « raison », et en effet, la
raison est toujours, selon Kant, la faculté de « raisonner », de tirer
toutes les conclusions de nos prémisses, et, par la, la faculté de la
totalité et de la systématicité rationnelle.

Il. la valeur, la portée et les limites d’observation des
maximes du sens commun.

J'en viens maintenant a la deuxieme partie de cet exposé et a
ses trois points successifs.

1) la reprise hégélienne des trois maximes dans la postérité
hégélienne de Kant.

I 'y a manifestement une progression que l'on peut dire
véritablement dialectigue en un sens hégélien dans le
développement de ces trois maximes et cette analyse dialectique les
éclaire d’'un jour nouveau. La premiere en effet est la maxime de
I’entendement, c’est-a-dire de l'identité a soi de la pensée qui se

\

pose dans sa liberté en s’opposant a toutes les contraintes

© André Stanguennec



11

extérieures. Hegel ira jusqu’a dire, dans le § 23 de la Logique de son
Encyclopédie que « penser vraiment » c'est toujours penser « par
soi-méme », que c’est une tautologie et que penser sous la tutelle
d’'un autre, c’est précisément ne pas penser du tout. Si la premiere
maxime est thétique et releve de l'identité a soi, dans la différence
avec l|'autre que soi, la seconde maxime introduit le moment de
I’auto-négation, ou de /’antithése, puisqu’il s'agit pour la pensée de
s'arracher a une indépendance qui risque d’étre insulaire pour aller a
la rencontre de la pensée d’autrui, et des contradictions éventuelles
gu’elle peut nous apporter, afin de renforcer finalement une pensée
qui triomphe des épreuves et s’enrichit de celles d’autrui. De méme
que Kant disait que la seconde maxime est celle du jugement
proprement dit (la subordination du particulier a un universel), de
méme Hegel rappellera, lui, I'étymologie du mot « jugement » : en
allemand Urteil signifiant division d'une unité et d’une identité a soi
primitives au contact de l'autre, ici en raison de l'orientation vers
autrui. Juger, c’est diviser et partager un concept. C’est la maxime
proprement dialectique. Enfin, le troisieme moment, celui de la
pensée conséguente et totalisante, est pensé par Hegel comme une
synthese spéculative de l'identité a soi et de la différence avec soi,
donc de la richesse apportée par la pensée personnelle qui s’est
ouverte et partagée avec |'autre et a ses éventuelles contradictions.
C’est alors que le sens commun se trouve réalisé dans le principe.
Hegel dira que partout et toujours, selon sa célebre formule de la
Phénoménologie, « I'esprit est un Moi qui est un nous et un nous qui
est un moi (Der Geist, ich das wir, und wir das ich, ist »®. Face a ce
sens commun communautaire qui est I'esprit rationnel proprement
dit, Hegel rappelle que la conscience commune ou vulgaire en
appelle souvent, elle aussi, au « sens commun », mais, exactement
comme [|'avait fait Kant dans le texte de [I'Introduction aux
Prolégoménes que j'ai cité plus haut (et les deux textes méritent
d’'étre rapprochés ), Hegel montre que ce sens commun, dans le
sens vulgaire, inculte et superstitieux, n’est rien d’autre que
I’opinion de la foule en vertu de laquelle elle méprise comme une «
réverie » (expression d’ailleurs reprise d'un texte de Kant) la
réflexion philosophique pour en appeler a de supposées évidences
immédiates du sentiment : « en tant que ce sens commun invoque
le sentiment, son oracle intérieur, écrit Hegel, il en a fini face a
quiconque n’est pas d’'accord ; il lui faut déclarer gqu'il n'a rien de
plus a dire a celui qui ne trouve pas et surtout ne sent pas en lui-

8 - Hegel, Phénoménologie de I’Esprit, La conscience de soi, trad.
B. Bourgeois, p. 199.

© André Stanguennec



12

méme la méme chose ; en d’autres termes , conclut Hegel, il foule
aux pieds la racine de I'humanité. Car la nature de celle-ci consiste a
tendre vers l'accord avec les autres, et son existence ne se
rencontre que dans la communauté réalisée (die Gemeinsamkeit )
des consciences. L'inhumain, le bestial, consiste a en rester au
sentiment et a ne pouvoir se communiquer que par celui-ci »°. Relire
les maximes kantiennes du sens commun a la lumiere de la
dialectique hégélienne a donc I'avantage, me semble-t-il, de mettre
en valeur I'importance décisive de la seconde maxime puisque, c’est
elle qui constitue le moment proprement dialectique - le moment du
négatif ou de I'antithese - qui ouvre la pensée d'un Méme a celle
d’un Autre susceptible de le confirmer ou de le contredire.

2 - les difficultés inhérentes a la visée intentionnelle idéale de
la seconde maxime

Apres la dialectisation des maximes dans la postérité
hégélienne de Kant, je voudrais analyser les difficultés de mise en
ceuvre de la seconde maxime, dans la postérité phénoménologique
de Kant, cette fois, c’est-a-dire dans la postérité husserlienne. La
difficulté consiste ici en la possibilité de s’identifier effectivement
avec le point de vue d'autrui pour mieux réfléchir: la pleine
obtention de l'identité visée entre nos pensées. Pour Husserl, toute
conscience est conscience de quelque chose qui est visé - qu'il
appelle le noeme ou |'objet intentionnel - mais ce visé ou ce « sens »
(Husserl parle lui aussi de sens, Sinn) ce sens ne coincide jamais
avec les données particulieres réelles a partir desquelles chaque
conscience opere sa visée (ces données particulieres constitue la
matiere ou la hule intentionnelle dans le vocabulaire de Husserl).
C'est bien, me semble-t-il, ce que confirmerait la description
phénoménologique de la conscience mettant en ceuvre la seconde
maxime. Il s’agit toujours de « se penser dans la place d’'un autre
(sich in der Stelle eines Andern denken) » (écrit Kant) en
communiquant avec lui. Qu'est-ce, en effet, que le point de vue
pensant d’'un autre, la perspective a partir de laquelle il pense, sinon
sa pensée en perspective ? Or, ce qui définit cette perspective
maintenue dans cette sorte de co-réflexion que nous pratiquons,
c’est son appartenance a un lieu sensible, physiologique et a un lieu

° - ibid., Préface, trad. B. B Iégerement modifiée, p. 110.

© André Stanguennec



13

historique, a partir duquel il effectue sa propre réflexion vers
l'universel. Le Standpunkt (le point de vue) est un aspect
fondamental de notre finitude, celui de notre individuation
irréductible. Mais ce lieu sensible de I’'autre, pourtant indispensable
au mouvement de la réflexion, puisque c’'est sa spécificité par
rapport au jugement déterminant de la science objective, ne sera
jamais exactement le mien. Puisqu’il s’agit d'un jugement
réfléchissant qui vise 'universel, ou en termes phénoménologiques
qui intentionne [l'universel comme noeme ou sens (ou objet
intentionnel ) - sans |'atteindre parfaitement - je devrais, pour me
mettre a la place de la pensée de |'autre, partager le méme point de
vue que lui, celui a partir duquel il effectue sa propre réflexion ou sa
propre visée ou partir des mémes appartenances que lui, mais c’est
manifestement impossible: autrui a sa propre matiere
intentionnelle, ses sensations, ses affects, son ancrage et ses
appartenances historiques (vocabulaire de Gadamer), qui peuvent
m’étre tres proches mais ne seront jamais exactement les miens. Et
pourtant Kant suppose que la seconde maxime doit me permettre de
coincider avec le point de vue d’autrui.

Il me semble que pour sortir de I'aporie, aporie qui est au fond
celle qui menace tout dialogue réfléchissant entre des sujets
pensants, je ne dispose guere que de l'usage de l'analogie. Je dois
penser autrui comme un alter ego ana-logique, un autre moi, qui
remonte (ana) du particulier vers I'universel avec la méme logique
de la réflexion (logique= ana- logique). Je pense la pensée d'autrui,
c’'est-a-dire ici sa réflexion logique ou philosophique, par analogie
avec ma propre égoité réfléchissante : c'est par la médiation d’une
analogie intentionnelle que je peux progresser dans la pensée a
partir du point de vue d’autrui. Et c’est sur cette analogie et
seulement sur elle, mais non sur une identité pleine et entiere, que
nous pouvons nous entendre. La lecon a tirer de cette description
phénoménologique est bien la confirmation que le sens commun est
une « ldée de la raison » (dans le vocabulaire Kant) ou « une
idéalité noématique intentionnelle » (dans le vocabulaire de Husserl)
vers laquelle on doit tendre, mais qui, si elle était atteinte,
supprimerait tout point de vue et donc toute réflexion par la méme :
on ne peut que progresser dans la réflexion intersubjective grace
aux corrections mutuelles que nous permet le langage en dialogue -
c'est le theme du progres vers une idée régulatrice.
Réciproguement, on ne peut pas non plus effectivement faire
coincider completement les deux points de vue a partir desquels
s'effectue une méme réflexion : « je dois écarter le plus possible,

© André Stanguennec



14

écrivait Kant, ce qui dans I'état représentatif est matiere » (CFJ, § 40,
p.127), disons la matiere obstacle a l'universalisation, mais je ne
peux le faire compléetement et méme je ne devrais pas le faire
completement, méme si je le pouvais, puisque le mouvement de la
réflexion s’appuie aussi sur cette matiere. Autrement dit, la réflexion
aboutie serait la suppression de la réflexion. En conséquence, ni la
base réelle ou matérielle ni le sommet idéal ou universel du
jugement réflexif du sens commun ne permet une coincidence dans
I’obtention d'une stricte identité. La seule identité entre la réflexion
d’autrui et la mienne qui nous reste est bien analogique, c’est celle
de la relation conceptuelle ou pensante que nous entretenons entre
cette base matérielle particuliere qui nous sépare réellement et ce
sommet universel visé qui nous identifierait fictivement. L'identité
analogique - ici une identité réflexive dialoguée ou en dialogue -
comme dans toute relation analogique - ici alter-égologique - porte
sur les rapports entre des termes dont les contenus spécifiques
demeurent toujours différents. Kant I'a souligné dans sa Logique et
dans sa Critique de la faculté de juger : une relation d’analogie est
une identité de relation générale entre des termes dont la
particularité spécifique, c’'est-a-dire la particularité concrete
demeure irréductiblement différente. L'analogie est donc un moyen
terme entre identité pure et différence pure, elle est un moyen de
surmonter la différence, sans aller jusqu’a la pleine identité, c’est ce
gue confirmerait la description phénoménologique d’'un dialogue
rationnellement argumenté. Et apres |'éclairage hégélien, |'éclairage
husserlien sur la seconde maxime me semble aussi précieux.

3 - les modalités d’application des maximes du sens commun
aux domaines éthique et esthétique

J’en viens a présent a la question des modalités d’application
des maximes du sens commun aux domaines éthique et esthétique.
La question est d’abord de savoir si la mise en ceuvre des formules
de l'impératif catégorique (éthique) et celle des maximes du sens
commun peuvent étre les mémes. Un premier élément de réponse
est fourni si I'on est attentif a ce qui caractérise fondamentalement
les maximes de la réflexion ou du jugement réfléchissant dans le
sens commun. En aucun des trois cas ou il y a indubitablement
réflexion du sens commun (abstraction logique des concepts,
réflexion transcendantale du philosophe, réflexion esthétique), on ne
peut présupposer un universel préalablement défini et déterminant

© André Stanguennec



15

le jugement sur le mode d’'une connaissance ou d’'un savoir
présupposé. Ce serait contradictoire avec l'idée de réflexion pure,
puisque dans la réflexion I'universel est seulement cherché et visé,
mais non donné. Le philosophe lui-méme part des expériences
particulieres des hommes dont il cherche par réflexion a établir le
systeme des conditions de possibilité. Ce systeme n’est pas
immédiatement donné mais il est a construire, c’est tout 'art de
I'architectonique philosophique, méme s’'il comporte parmi ses
universaux des universaux déterminants (ceux de la science et de la
morale, mais il restent a fixer et a définir, a coordonner aussi). Or
selon Kant, dans le domaine éthique, il y a une donnée préalable de
I'universel moral qu’il nomme « le fait de la raison pratique » (/e
factum rationis practicae), a savoir la détermination immédiate de la
volonté par la loi morale et la détermination non moins immédiate
du sentiment dans le sentiment moral du respect pour la loi (et
indirectement pour la personne morale qui en est le sujet ). Ceci
implique déja que la réflexion sur les maximes morales ne peut
s’inscrire comme un cas particulier de la réflexion des maximes du
sens commun, justement parce que celles-ci, en toute rigueur dans
les trois cas de figure envisagés, ne présupposent pas d’universel
déterminant donné a priori. Un second élément de réponse est
apporté si l'on observe que les trois formules de l'impératif
catégorique élaborées par le philosophe, en I'occurrence par Kant,
ne font qu’expliciter la détermination a priori de la volonté par la loi
morale, pour rendre plus facilement applicable I'observation de la loi
morale : il s’agit bien d’'un jugement déterminant par application
d’'un universel a un cas donné de maxime in concreto. Ainsi les
formules, facilitant cette application déterminante, ne sont en rien
des jugements de réflexion du type de |'abstraction conceptuelle
(logiqgue ) ou de la systématisation transcendantale philosophique
encore moins de I'estimation esthétique. Je rappelle ces trois
formules : 1. Agis de telle sorte que la maxime de ton action puisse
étre érigée par toi en loi universelle a la maniere d’une loi de la
nature (prise comme type analogique, précisera la Critique de la
Raison pratique) ; 2.- Agis de telle sorte que tu puisses prendre
I’humanité (c’'est-a-dire la liberté raisonnable) en toi comme en
autrui jamais seulement comme moyen mais toujours en méme
temps comme fin de ton action ; 3.- et enfin, agis toujours de telle
maniere que tu puisses te considérer, non seulement comme sujet
de la loi, mais comme co-législateur de la loi morale dans la Cité des
étres raisonnables considérés comme fins en soi (selon la seconde
formule). Tout d’abord, ces trois formules ne sont pas des maximes,

© André Stanguennec



16

c’'est-a-dire des regles qui vaudraient comme des conseils dans une
perspective logigue ou esthétique du sens commun, ni méme des
maximes pratiques qui elles sont des regles particulieres d’ action,
ce sont des « traductions » de la signification pratique de la loi
universelle morale, traductions proposées et formulées par le
philosophe. On ne peut donc leur donner le statut qui est celui des
maximes du sens commun. Enfin, troisieme remarque. Sans doute
la premiere formule ordonne bien une réflexion sur les maximes de
I"action a laquelle doit procéder le sujet moral : il doit réfléchir sur la
valeur de ses maximes pratiques, de sorte qu’il n'adopte dans une
perspective morale que celles qu’'il peut universaliser sans
contradiction et de sorte qu’il considere comme non morales (méme
si leur contenu est parfois le méme que celui ordonné par la loi : étre
honnéte par intérét), celles qui ne peuvent s’imposer sans
contradiction a tous les sujets possibles. On peut donc admettre, a la
rigueur, que le suivi de la premiere formule mette en ceuvre la
premiére maxime de la réflexion : penser par soi-méme, puisque
cette formule oblige a un travail de réflexion personnelle
indépendamment de la contrainte ou de I'autorité d’autrui en
matiere de morale, elle oblige a un effort personnel
d’universalisation de celles de nos maximes pratiques qui peuvent
I’étre et a un rejet des maximes qui resteraient seulement
particulieres et contingentes - qui ne seraient pas des devoirs au
sens strict.

Toutefois, d’une part, cette émancipation personnelle de la
réflexion morale présuppose toujours la détermination par la loi,
autrement dit c’est parce que je respecte d’abord la loi morale,
(avant méme d’agir par respect ou non et avant de réfléchir)
gu’ensuite je vais réfléchir sur mes maximes, ce qui, encore une fois,
ne me met pas en position immédiate de recherche de I'universel
qui est celle du sens commun, puisque je dispose d’'un universel
prédéterminant mon jugement, la loi et les formules qu'en a
données le philosophe ; d’autre part, cette recherche est celle de
I'universalité objective de la maxime, dont le critere est la non-
contradiction sur un mode ou la maxime ferait loi a la facon d’une loi
de la nature - d’une nature suprasensible, proprement intelligible -,
je n‘ai donc nul besoin ici de me référer a autrui pour m’aider a
accorder ou a refuser l'universalité de ma maxime. Lorsqu’autrui est
concerné par cette recherche de non contradiction, c’est au niveau
du contenu pratique de certaines maximes (par exemple dois-je
rendre a autrui un dép6t ou un prét qu’il m’a fait ?). Mais ce contenu
intersubjectif de certaines maximes pratiques n’est précisément pas

© André Stanguennec



17

celui de la seconde maxime du sens commun qui porte sur la forme
intersubjective de la réflexion en dialogue. Ici, ma réflexion se réfere
seulement a la norme du principe logico-formel de non-contradiction
qui est lui aussi un universel objectif supposé donné et non a
découvrir.

Kant n'a d’ailleurs jamais soutenu que la réflexion sur
I'universalité des maximes de nos actions devait s’effectuer en
référence a une pensée en commun avec autrui, autrement dit, il n'y
a pas ici, dans la réflexion morale, de passage nécessaire de la
pensée par soi-méme, en toute rigueur admissible, a la pensée au
point de vue d’autrui, selon la seconde maxime du sens commun :
lorsque je me demande si un monde serait possible dans lequel tout
le monde pourrait ne pas rendre un dépb6t d’argent qu’on lui a prété,
autrui n’est pas visé dans ce monde comme guelqu’un qui m’aide a
mieux penser la valeur non contradictoire de la maxime morale, il
est visé comme élément d’'un monde fictif ou tout le monde
adopterait la maxime. Ce point doit étre clairement saisi, car c’est la
gue la confusion s’installe souvent dans la compréhension de la
seconde formule. Encore moins la troisieme maxime du sens
commun est-elle ici présente, celle qui, comme I'a bien vu Hegel,
viserait a instaurer une communauté rationnelle concretement
morale, celle de I'esprit définissant le Bien et les regles éthiques.
C'est d’ailleurs la un des motifs de la critigue hégélienne de la
morale kantienne : la simple conformité a la norme intra-subjective
et objective de la non-contradiction, cette conformité est le fait du
sujet seul avec lui-méme (selon Kant) et non un sujet moral collectif
ou communautaire comme Hegel pense que c’est nécessaire. Cette
autoréflexion prenant pour seul critere la non contradiction de
I'universel peut légitimer selon Hegel des manieres d’agir non
seulement différentes mais opposées (il reprend |'exemple kantien
du respect de la propriété privée!®). Enfin, ceci est d’autant plus vrai
que, pour Kant, la morale ne vaut pas d’abord et seulement pour les
étres humains, fussent-ils en communauté, mais avant tout pour
tous les étres raisonnables possibles dans l'univers.

10 Je ne reviens pas sur ces mises en valeur par Hegel d’'une multiplicité de
manieres de mettre en ceuvre la « propriété » (collectivité, don, échange
généralisé) qui, a coté du respect moral de la propriété privée, seraient tout aussi
formellement non-contradictoires que celle-ci. Des lors, le critere formel de la
non-contradiction n’est pas un critere suffisant pour me faire admettre qu’un prét
doit étre rendu a son propriétaire privé. Je renvoie a mon analyse dans Hegel
critique de Kant, Paris, PUF,1985, Partie Ill.,CH. Il .,-2.,B, Justification d’actions
contraires par le critére de 'universalité non-contradictoire de la raison
examinatrice, pp.204-206.

© André Stanguennec



18

Quelques rappels d’histoire de la pensée kantienne sont ici
nécessaires : aprés avoir été tenté par elle dans I' « essai sur le
sentiment du beau et du sublime » (de 1763), Kant a critiqué tres
vite I'idée d’'un « sens commun moral » ou d’'un « sens moral »
caractéristigue de I’humanité tel que le supposaient les anglais
Hutcheson et Shaftesbury et le francais Rousseau. Les morales du
sens commun postulent la possibilité immédiate de juger du bien et
du mal (sens = jugement) sur la base d’'un sentiment de I’"humanité
(sens = sensibilité, sympathie, compassion, sociabilité, etc)!'. Kant a
fait leur critique aussi bien dans Les fondements de la métaphysique
des mceurs que dans La critique de la raison pratique. Le fondement
de I'éthiqgue n’a rien de spécifiquement humain, c’est-a-dire de
sensiblement et empiriquement humain en ce sens, et n'est donc
pas le sens commun de la communauté humaine sensible. Ce n’est
donc pas une normativité spécifiguement humaine comme celle du
sens commun qui constitue la norme éthique supréme. Le principe
rationnel de la moralité ne s’adresse pas a I’humanité empirique ou
a la communauté sensible en nous, mais a ce qui fait de nous des
sujets pratiques (la liberté intelligible ou liberté noumene), a la
personne morale en chacun d’entre nous : « I’ anthropologie, qui se
fonde sur de simples connaissances empiriques ne saurait porter la
moindre atteinte a l'anthroponomie qui est établie par la raison
inconditionnellement Iégislative »*2,

En conséguence, on ne peut que donner raison a J. Habermas
d’exclure chez Kant une éthique qui se constituerait, non seulement
a partir de I’humaine sensibilité, mais encore a partir d’un dialogue
argumenté entre les sujets pratiques humains, en quelque sorte une
« éthique du sens commun argumentant ». Chez Kant, le dialogue
rationnel n’est pas constitutif des normes éthiques suprémes, méme
pas un dialogue qui se référerait a une communauté idéale de
communication et d’argumentation. Ceci ne signifie pas que tout
dialogue soit exclu de I'éthique kantienne, notamment dans le cadre
de I'’éducation morale et de la résolution des dilemmes moraux, ceci
signifie que la réflexion dans le sens commun ne vise pas a
constituer la norme originaire ou |'archi-norme, comme c’est le cas,
selon Kant, de la réflexion de l'abstraction logique des concepts
généraux ou de la réflexion philosophigue cherchant les conditions

1 0On les dit parfois « préromantiques » en ce que certains romantiques
allemands et francais s'évertueront a développer esthétiquement ce prétendu
sens commun intuitif de la moralité dans les contextes esthétiques le plus divers.
12 E.Kant, Métaphysique des moeurs, Doctrine de la Vertu, Introduction,
trad.A.Philonenko, Paris, Vrin, 1968, p. 78.

© André Stanguennec



19

transcendantales ou encore le cas du jugement esthétique. Dans le
domaine logique ou esthétique, la matiere sensible proprement
humaine de I'expérience - matiere logique ou matiére esthétique -
est constitutive de la réflexion intersubjective, elle en constitue la
base. Mais, dans le domaine éthique, l'intersubjectivité n’est qu’'un
auxiliaire qui n’est pas absolument nécessaire en droit, et lorsqu’il
est en fait, il n'est en tout cas pas constituant de la subjectivité
morale, alors que dans une éthigque dialogique ou pragmatique, une
éthique de la discussion, c’est I'intersubjectivité et elle seule qui va
constituer la norme qu'intériorisera ensuite chacune des
subjectivités : « I'’éthique de la discussion, écrit J.Habermas, dépasse
I'approche purement intérieure et monologique de Kant qui
escomptait de chacun qu’il entreprenne in foro interno, (dans son for
intérieur), la mise a I’épreuve de ses maximes d’action. L'éthique de
la discussion escompte au contraire qu’une intercompréhension sur
I'universabilité d’intéréts soit le résultat d’une discussion publique
réalisée intersubjectivement. Seuls les universaux du langage
humain et non la forme de la loi forment la structure commune
préalable aux individus » 3. Ce texte est on ne peut plus clair
concernant la question qui nous occupe.

La réflexion philosophique en commun et I'’éducation morale
ne sont nécessaires que pour faire prendre conscience d’'une part
d’'une maniere plus claire d’un universel moral toujours déja présent
a priori dans le sujet et pour trouver d’autre part des exemples lui
permettant d’avoir conscience et surtout confiance en sa capacité
personnelle d’'autoréflexion puis de décision au choix d'une action
apres un jugement motivé. J. Habermas reconnait toutefois qu’une
éthique de la discussion telle que la sienne doit beaucoup aux
réflexions de Kant sur les maximes du sens commun et méme
gu’elle consiste a mettre en ceuvre ces maximes du sens commun
afin de trouver un universel juridico-politique dans la perspective ou
il n'est pas présupposé. Mais cette réorientation éthiquement
fondationnelle du sens commun n’était pas présente chez Kant.
Autrement dit, J. Habermas conteste qu’en morale il y ait un factum
rationis de la Loi prédéterminant le jugement. C’est sur ce point qu'il
retrouve aussi Hegel qui a souligné l'indétermination originaire
(I'anomie en quelque sorte) de la réflexion de la liberté sur elle-
méme'*. A cet égard, Habermas a reconnu aussi I'importance des

13, Habermas, De I'éthique de la discussion, trad. parue au Cerf, 1992, p. 24.
14 Contestant également la présupposition d’'une détermination originairement a
priori de la volonté par la loi morale, j'ai moi-méme repris cette autoposition

© André Stanguennec



20

réflexions d'H. Arendt dans ses livres (notamment dans La crise de
la culture) et dans ses cours sur Kant (rassemblés en traduction dans
le volume Juger, sur la philosophie politique de Kant). Ces réflexions
sont antérieures a la sienne et H. Arendt cherchait a montrer la
fécondité éthico-politique de la théorie kantienne du sens commun.
Toutefois, aussi bien H. Arendt que J. Habermas sont obligés
d’admettre que la théorie morale de Kant de méme que sa théorie
juridique ne sont pas fondées sur sa conception du sens commun.
Dans sa théorie juridico-politique la mise en ceuvre des maximes du
sens commun est sans doute exigée, chez Kant, du législateur
républicain en politique (indépendance, publicité, systématicité des
regles visant l'intérét général) : c’est notamment le cas de la
maxime de la publicité si importante dans la pratique du
gouvernement républicain selon Kant. La maxime de la publicité
veut que les |égislateurs doivent faire comme si ce qu’ils disent et
adoptent comme regles pouvait I'étre publiguement par I'ensemble
des citoyens qu'ils représentent. Kant écrit en ce sens: « ce qu’un
peuple ne pourrait décider a son propre sujet, le Iégislateur ne peut
non plus le décider au sujet du peuple »*. Les législateurs doivent
donc juger des lois en se mettant a la place d’autrui, en I'occurrence
de l'ensemble des citoyens. Le sens commun est ici un moment
constituant de la réflexion du législateur. Mais le fondement de I'Etat
demeure, ici encore, la regle d’un contrat social originaire et non la
libre discussion de tous les représentants des citoyens dans la
société civile, comme ce que requiert I'éthique sociale d’'Habermas.
En ce sens l'auteur de I'éthique de la discussion, Habermas,
emprunte plus a Hegel - qui critique vivement lui aussi I'ldée d'un
fondement contractuel originaire de I'Etat - qu’a Kant. On peut donc
dire que méme dans le domaine juridique et politique chez Kant
I'usage des maximes du sens commun n’est pas celui d’'un jugement
purement réfléchissant, puisque cette réflexion présuppose le
jugement déterminant de la raison pratique a priori. Méme en
politique, chez Kant, la norme originaire n’est pas un universel qui
aurait a étre cherché avant d’étre trouvé, car cette norme est
donnée dans toute raison, dans I'ldée du contrat originaire et de
I'autonomie de la volonté générale qui forment a elles deux le
concept de la constitution républicaine, qui est un a priori
déterminant de la raison pratique, ainsi qu'il le rappelle dans la

originairement « anomique » et angoissante de la liberté, constituant ce que je
nomme le cogito pratique, dans La dialectique réflexive, Premiere partie,
Chapitre Premier, La dialectique de I'ldée pratique,l.-Le cogito pratique, Lille,
Presses Universitaires du Septentrion, 2006, pp.23-27.

15 E.Kant, Théorie et pratique,Vrin, 1972, p.48.

© André Stanguennec



21

Conclusion de sa Doctrine du Droit: I'ldée de constitution
républicaine est « ... un principe déja compris a priori dans l'idée
d’'une constitution civile en général; et s'il est vrai qu’aucun
exemple dans I'expérience ne peut lui étre adéquat, aucun non plus
ne le doit contredire en tant que norme »!. Dans sa Réflexion n°
8077Y, Kant écrit plus fortement encore : « I'idée de I'Etat est celle
d’'une républigue-noumene, une norme éternelle pour toute
constitution politique en général ». Au fond, il y a deux
déterminations a priori de la volonté chez Kant, I'ldée d’autonomie
de la volonté morale du sujet moral personnel, d’'une part et I'ldée
de I'autonomie de la volonté collective de I’'autre, comme fondement
juridigue du politigue et la réflexion sur les maximes morale et
politiques s’exerce toujours sur la base de ces déterminations. C’est
donc la détermination qui conditionne ici la réflexion, c’est pourquoi
celle-ci n’est jamais pure et est toujours limitée, et non l'inverse, la
réflexion qui conditionnerait la détermination a partir d’une
indétermination radicale et originaire. Chez Hegel, au contraire, et
dans une certaines mesure aussi chez Habermas, on ne part pas de
I'autonomie de la volonté, mais de son indétermination pure, de sa
liberté comme pure déterminabilité anomique en situation: les
sujets doivent se donner progressivement leur autonomie dans leurs
rapports entre eux, sans présupposer une ldée a priori pratique qui
les obligerait immédiatement et ces rapports sont d'abord
foncierement, quoique abstraitement juridiques, avant que d’étre
concretement éthiques.

J’en viens en terminant a la modalité esthétique de la mise en
ceuvre des maximes du sens commun qui est beaucoup plus facile a
établir, puisque c’est sur elle que Kant acheve I'analyse du § 40 dont
nous étions partis. En effet, le jugement de golt ou jugement
esthétique qui se prononce sur la beauté d'une représentation n’est
ni un jugement de connaissance qui consisterait a appliquer un
universel donné a la représentation (il s’agirait de la « récognition »
du jugement déterminant, d'un sens commun comme «
entendement commun »), ni un jugement de perception qui
constaterait le caractere agréable des sensations provoquées. En
d’autres termes, on ne peut ramener le beau dont on juge bien
toutefois ici comme d'un prédicat universel attribué a une

16 E. Kant, Métaphysique des meceurs, Doctrine du droit, Paris, Vrin, trad.
Philonenko, p. 256.

17 E.Kant, CEuvres, Edition de I’Académie de Berlin, AK, XIX, p. 609-610, trad.
M. Castillo, in Kant et I’avenir de la culture, PUF, p. 288.

© André Stanguennec



22

représentation particuliere, ni au vrai qui satisfait la seule
intelligence ni a l'agréable qui flatte les sens, bien que le sens
commun « vulgaire » effectue justement souvent cette réduction ou
cette confusion. Le jugement de go(t a un principe propre qui n’est
pas celui d'un jugement déterminant mais d'un jugement de
réflexion pour lequel il faut mettre en ceuvre les trois maximes du
sens commun. En effet, en I'absence de toute contrainte préalable,
soit celle de lintelligence soit celle des sens, il faut libérer le
jugement esthétique des conditions particulieres et contingentes de
nos sensibilités (ce qui plalt ou déplait dans nos sensations et releve
du godt au sens physiologique). Si, aprés avoir écarté la satisfaction
découlant de Ila juste application d’'une regle (satisfaction
intellectuelle) et avoir écarté la satisfaction découlant des
sensations, il reste encore un sentiment de plaisir immédiatement
pris a une représentation, ce plaisir ne peut provenir que du libre jeu
de I'imagination dans les formes de cette représentation que nous
percevons, jeu des formes spatiales et temporelles de la
représentation en tant qu’elles ne sont déterminées ni par la matiéere
sensible ni par la forme intellectuelle de I|'esprit. L'imagination
éveille alors et stimule certes I'entendement, mais de telle sorte que
celui-ci échoue a définir conceptuellement (donc a déterminer) ce
qui plait dans la représentation ; l'imagination stimule certes la
sensibilité, mais de telle sorte que le plaisir de la sensation échoue a
motiver le jugement puisque, d’une part il n’est pas nécessairement
présent puisqu’ il y a des représentations qui ne sont pas agréables
du point de vue de la sensation mais dont on admet qu’elles sont
belles et que, d’autre part, il y a des représentations qui excitent les
appétits sensibles dont on n'admet gu’elles ne sont pas vraiment
belles.

Le jugement esthétique, pour se fonder, ne peut donc se
référer ni a la sensibilité physiologique ou sensorielle, ni a
I’entendement, mais il doit s’orienter alors et alors seulement, vers
la totalité des facultés mises en un libre jeu, par et avec
I'imagination, abstraction faite de leur contenu déterminé, soit
matériellement sensible soit conceptuellement logique. C'est ce que
Kant a établi aux § 20-21 et 22 de la troisieme Critique : le sens
commun esthétique est « la faculté de juger (c’est un « sens »
comme pouvoir de juger) mais de juger qu'on éprouve du plaisir
comme effet résultant seulement du libre jeu des facultés de
connaitre »'8, Il s’agit bien d'une faculté de juger - d’affirmer « ceci
est beau » - mais qui se fonde sur un plaisir affecté par un jeu

18 CFJ, § 20, p.78.

© André Stanguennec



23

purement formel des facultés - sans objet déterminé en quelque
maniere - et qui ne renvoie pas aux objets représentés mais au seul
jeu harmonieux des facultés du sujet considérées dans leur formes a
propos d’'une représentation donnée soit par la nature soit par |'art.
Encore faut-il s’en assurer par une autoréflexion selon la premiere
maxime du sens commun : s’assurer de la « liberté » de ce jeu qui
fait plaisir. C'est bien ce caractére purement formel qui fait de ce
sens, de cette faculté de juger du plaisir, un sens « commun »,
puisque, en tant que purement formelles, ces facultés sont
supposées identiques, universelles, donc « communes », en moi et
en autrui, et qu’en conséquence je dois supposer qu’a condition de
réfléchir - a condition donc d’avoir libéré mon jugement des
déterminants intellectuels et sensibles (d’avoir mis en ceuvre la
premiere maxime), autrui éprouvera le méme plaisir et formulera le
méme jugement que moi. Il y a donc bien une prétention motivée a
I'universalité intersubjective dans le jugement de golt et pour en
confirmer la valeur, je ne puis que juger en me placant au point de
vue de l'autre, non réellement toutefois, mais idéalement, dans ce
gue nous avons dit étre un usage analogique de l'alter-égoité au
sein d’'un dialogue. C’est pourquoi Kant affirme que du godt on peut
et on doit « discuter » avec autrui de maniere a tomber d’accord sur
la beauté d’une représentation, mais si possible sans s’appuyer sur
un savoir ou une compétence technique a priori qui, a nouveau,
déterminerait le jugement par un savoir ou un savoir-faire. Il faut
distinguer “disputer”, c'est-a-dire décider de facon compétente de la
vérité par des preuves objectives, a partir de compétences
scientifiques ou techniques, ( ici c'est impossible : du go(t, on ne
dispute pas) et “discuter”, motiver sans preuve, mais par référence
au sens commun, l'assentiment nécessaire et universel d’autrui a
mon jugement ( cf. le § 56, antinomie du godt, p. 163). C'est donc en
mettant en ceuvre la seconde maxime du sens commun que je peux
confirmer (ou infirmer) la valeur de mon jugement de godt que j'ai
d’abord énoncé pour et par moi-méme. Il y aura accord si je peux
constituer une analogie entre nos deux réflexions, c’'est-a-dire une
référence identique a nos facultés sur la base de matériaux
sensibles quelque peu différents : je ne percois en effet pas la
représentation donnée exactement comme la percoit autrui, nous la
percevons chacun en perspective ; de méme, autrui peut réagir «
physiologiguement » a cette représentation différemment de moi,
tout en la jugeant esthétiquement de la méme maniere. L'expression
de « sens commun esthétique » recoit alors une signification élargie
puisqu’elle unifie un sentiment de plaisir (le sens comme aptitude

© André Stanguennec



24

sensible a éprouver du plaisir), un jugement (le sens comme
aptitude a juger) et une communicabilité universelle (ce sens
sensible-judicatif est commun a tous les esprits et doit pouvoir étre
visé dans une communication). On voit que, comme le terme de
“sens” ( Sinn), le terme de “commun” (Gemein) se dédouble lui
aussi puisqu’il signifie, d'une part, commun a tous (universalité de la
constitution des facultés de l'esprit) et, d'autre part, commun au
sens de communicable socialement en un dialogue ou une
discussion.

Mais si le jugement de golt nous oblige a juger en nous
mettant a la place d’autrui, il nous oblige également a une pensée
conséquente en matiere esthétique. En effet, la troisieme maxime
impose « un usage répété » afin d’ acquérir une disposition
permanente a considérer tous les objets d’'un certain point de vue,
celui du jugement de réflexion concerné esthétiguement. Ici
s'impose donc une véritable « culture du go(it », une disposition
acquise (ici du point de vue esthétique) a viser a travers les objets
esthétiqgues la communication avec la communauté idéelle de
I'humanité. Kant n’hésite pas en effet a affirmer que cette totalité
harmonieuse de nos facultés, visée dans le jugement de go(t, visée
comme sens commun a travers le jugement esthétique, est « le
substrat supra-sensible de I'humanité » : « il s’agit de ce qui peut
étre considéré comme le substrat supra-sensible de I'humanité »,
écrit-il . En effet, le libre jeu de nos facultés a priori (supra-
empirique, donc supra-sensible en ce sens) a travers celui de
I'imagination, c’'est celui de la totalité des formes de I'esprit humain
gui est au principe de la possibilité de toute connaissance humaine,
il s'agit donc en termes kantiens de la totalité (des facultés :
sensibilité, imagination, entendement, raison) de la subjectivité
transcendantale, puisque ces formes ont la fonction de rendre
possible a priori toute connaissance empirique ou objectivement
sensible. C'est bien ce qui fait de l'expérience esthétique une
expérience fondamentale, conditionnant a son tour tout usage
réfléchissant plus particulierement centré sur I’'entendement logique
ou sur l'explicitation du systeme de nos facultés, que visera la
philosophie cette fois. Réflexion logique et réflexion philosophique
transcendantale supposent donc d’'une certaine maniere cette
ouverture a la totalité de la réflexion spirituelle que seule permet
I’expérience réfléchissante esthétique qui n’est encore centrée ni sur
la réflexion logique ni sur la réflexion transcendantale comme

19 E. Kant, CFJ, § 57, p. 164 . Et encore : « Idée indéterminée du supra-sensible en
nous », p.165.

© André Stanguennec



25

telle. Dans I'expérience et la discussion esthétiques, c’est donc
I'ldée du systeme (d'ou la référence aussi a la raison, faculté des
Idées proprement dites) des facultés de connaissance
transcendantale de I’"humanité qui est visée (/'ldée du sens commun
ou sens commun idéal) et je dirai que c'est en quelque sorte alors
I’'humanité en Idée qui se sent elle-méme en chaque homme. En ce
sens, la troisieme maxime imposant une culture esthétique
approfondie au contact d’'autrui, impose par la méme une «
éducation esthétique » qui prépare 'homme - enfant mais aussi
adulte - a « respecter » l'universalité du genre humain. Je dois étre
systématiquement attentif a I'ldée de subjectivité humaine et cette
« attention » (Achtung) prépare |'attitude de « respect » (Achtung)®°
de I'"homme pris comme fin en soi. On sait que Fr. Schiller exploitera
cette idée pour projeter une éducation esthétique du genre humain
(en 1795)%', destinée a assurer la transition entre un état de
nécessité qui le contraint et un état éthico-politique ou sa liberté est
respectée. L'homme n’a pas seulement une sociabilité empirique
gque l'échange des ceuvres d'art et des artistes entre cultures
différentes contribue fortement a satisfaire, (le go(t des rapports
sociaux esthétiqguement « policés ») mais par la méme et a travers
cela, cette dimension transcendantale, méta-emprique ou supra-
sensible évoquée par Kant comme le fondement humain - au sens
transcendantal, non au sens transcendant de la chose en soi
spirituelle qui existe par ailleurs pour Kant?? - visé par le sens
commun esthétique. Ce dont jouit 'humanité a travers un jugement
de golt, c'est donc au fond d’elle-méme, a l'occasion d’une
représentation esthétique. Kant parle dans ces textes du « sens

20 Rappelons que le mot allemand Achtung signifie « attention » dans le contexte
théorique des facultés engagées par le jugement esthétique et « respect » dans
le contexte moralement pratique comme sentiment de la loi et de son sujet.

21 Fr. Schiller, Lettres sur I’éducation esthétique de I’homme, trad.R. Leroux,
Paris, Aubier,1992. Schiller percoit bien que la liberté morale selon Kant n'est pas
« proprement humaine », étant valable pour toute volonté noumeéne possible
dans l'univers, tandis que la liberté esthétique est proprement « humaine »,
quoique dans un sens transcendantal ( Lettre XX, Remarque, |)

22 || s’agirait alors non de « I'esprit » ( Geist) comme subjectivité transcendantale
immanente mais de « I'ame » (Seele) comme chose en soi. Il est vrai que Kant
suggere dans certains textes que I'esprit ne peut s’empécher d’'étre renvoyé au
fondement suprasensible de la chose naturelle elle-méme comme accordée a lui
par un entendement infini en de rare produits - afin de surmonter la contingence
phénoménale de I'accord harmonieux et exceptionnel de la forme de cette chose
avec notre imagination : tout se passe « comme si » la nature avait été « créée »
de sorte gue certaines de ses formes satisfassent la liberté finale de notre
imagination, puisque, du seul point de vue théorique des lois physiques, cet
accord « rare et favorable » reste contingent.

© André Stanguennec



26

universel de I’"humain ( der allgemeine Menschensinn ) ».

On peut ainsi estimer, comme Kant I'a fait, que cette éducation
esthétique, visant a constituer une communauté esthétique du
genre humain dans la mise en ceuvre de la troisieme maxime,
préparerait I’'hnomme au respect envers I’humanité en général, d’'un
point de vue qui ne serait plus esthétique mais proprement moral : «
le golt, écrit-il au § 59, rend pour ainsi dire possible, sans trop de
saut brusque, le passage de l'attrait sensible a l'intérét moral
habituel » (p. 176). Notons qu’il ne s’agit la que d’une allusion dont
on ne trouve malheureusement aucune reprise dans les réflexions
sur I'éducation: « il semble bien, écrit P. Moreau, que le texte
kantien sur I'éducation soit remarquablement muet et disposé a
écarter toute réflexion sur le sens éducatif de I'art »?3. Kant y insiste
au contraire sur le danger de développer I'imagination de I’enfant : «
les enfants ont une puissance inouie d’imagination et elle n'a pas
besoin d’'étre intensifiée et étendue par des contes »%. Les figures
recommandées sont les cartes de géographies et les représentations
d’animaux dans le but de subordonner I'imagination aux regles de
reconnaissance conceptuelle. La facon dont s’effectue ce passage
reste donc relativement non précisée par Kant et il faut se tourner
vers les textes sur la culture de la sociabilité par le moyen des
beaux-arts et sur le grand texte du § 59 sur la beauté « symbole » de
la moralité pour « imaginer » comment ces passages se feraient en
direction d'un intérét moral pour la communauté « humaine ».
Certes, le sentiment esthétique n’est pas ipso facto le sentiment
moral du respect pour I'humanité et le respect pour la loi n’est pas
constitué, avons-nous vu, par le jugement réfléchissant du sens
commun. De plus, 'humanité visée par le sens commun esthétique
est I'humanité sous l'aspect de ses facultés de connaissance, mises
en jeu par l'imagination, et non [|'humanité comme raison
moralement pratique, mobilisée par le respect pour la loi, ce qui
suffirait a écarter toute confusion entre la communauté esthétique
et la communauté morale du genre humain. Enfin, le jugement
purement esthétique ou jugement de godt ne présuppose pas le
sentiment moral du respect® : il n’y a pas de détermination éthique

23 P, Moreau, L’éducation morale chez Kant, Paris, Cerf, 1988, p. 65. Cf. encore p.
78 : « Kant ne semble pas avoir dégagé concrétement les conséquences
pédagogiques d’'une telle articulation ». A.Philonenko affirmant que, chez Kant, «
il y a une pédagogie esthétique » (Introduction a la Doctrine de la vertu, Vrin,
p. 33) nous semble ignorer le probleme de sa constitution.

24 E, Kant, Réflexions sur I’éducation, trad. A. Philonenko, Paris, Vrin, 1966, p.
117.

% || en va différemment du sublime qui, écrit Kant dans I’Anthropologie, «

© André Stanguennec



27

a priori qui serait la condition de possibilité de |'expérience
esthétique.

Il faut pourtant reconnaitre - mais ceci concerne plutét la
recherche spécialisée sur Kant - que les textes de Kant sur le rapport
entre sens commun esthétique et sens moral du respect de la loi
éthique ne sont pas univoques. Il y a d’abord les textes, les plus
nombreux, ou la réflexion esthétique est présentée comme
totalement indépendante de tout présupposé déterminant de nature
morale - en un jugement esthétique pur seulement « analogue » au
jugement moral, c’'est évidemment le cas du texte majeur du § 59
sur la beauté symbole de la moralité ?°- et ou la réflexion esthétique
ne fait que « prédisposer » au sentiment moral envers I’humanité en
raison d'une orientation « analogue » de l'’esprit quant a la forme
mais dont les contenus spécifiques au niveau du sentiment - et au
niveau de |I'universalité visée - cf. ce que nous avons dit plus haut de
I'analogie - different irréductiblement. Mais il y a ensuite des textes
qui, inversement, affirment que le sentiment esthétique présuppose
bien le sentiment moral, voire un minimum de « culture morale »
pour s’exercer. Ainsi, dans L’Anthropologie, Kant pose que « le choix
» de la satisfaction esthétique « s’opere d’apres une satisfaction qui
obéit, quant a la forme, au principe du devoir. Donc le golt idéal
comporte une tendance a la promotion extérieure de la moralité »?’.
Ainsi encore, dans une lettre a Johann Friedrich Reichardt du 15-10-
1790 sur la troisieme Critique qu’il vient d’achever, Kant écrit tres
nettement - peut-étre trop nettement - ceci : « je me suis contenté
de montrer que sans sentiment moral il n'y aurait rien de beau ni de
sublime pour nous, que c’est sur ce sentiment moral que se fonde,
dans tout ce qui mérite de porter ce nom, la prétention en quelque
sorte légale a I'assentiment esthétique ; et que I'élément subjectif
de la moralité dans notre étre, cet élément qui, sous le nom de
sentiment moral, est impénétrable, est ce par rapport a quoi
s’exerce le jugement dont la faculté est le go(t »2%, Mais déja, dans

appartient bien au jugement esthétique mais non au golt »(p.103) et renvoie
directement a la grandeur et a la puissance de la loi morale et de son sujet.

%6 A relire de prés ce paragraphe on ne trouve Iaffirmation d’aucune
prédétermination du jugement esthétique par le sentiment moral, mais
seulement |'établissement en quatre points catégoriaux d'une correspondance
analogique étroite entre les deux jugements, esthétique et moral : immédiateté
d’'un sentiment ; désintérét passionnel ; liberté de I'imagination analogue a celle
de la volonté ; universalité de la regle du sens commun de la réflexion et de la
regle de la détermination morale.

27 E. Kant, Anthropologie du point de vue pragmatoigsue, Vrin,trad.citée,§
69,p.103.

28 On la trouve en Ak, B XI, p. 228 de la Briefwechsel, lettre 453. Je cite la

© André Stanguennec



28

la Critique elle-méme, il écrit : « celui qui prend intérét au beau de
la nature, ne peut le faire que dans la mesure ou il a déja solidement
fondé son intérét pour le bien moral. On a donc raison de supposer a
tout le moins une disposition a la bonne intention morale chez celui
gue la beauté de la nature intéresse immédiatement » »?°, Du coup
Kant reconnait que « ...cet intérét immédiat au beau n’est pas
commun puisque propre a ceux seulement qui sont formés au bien
»39, Ce texte est troublant et semble littéralement abandonner la
these d'un sens commun esthétique purement réfléchissant, au
niveau du beau®!, non conditionné dans sa possibilité par la
conscience d'une détermination par la loi morale. Il est évident que,
si c’'était le cas, la réflexion esthétique ne serait plus pure au niveau
du goUt stricto sensu (du beau) et 'autonomie purement subjective
du sens commun esthétique relativement au beau serait remise en
question et compromise. Il ne faut retenir, pensons-nous, comme
conformes a la these kantienne la plus fortement originale, que les
textes dans lesquels Kant maintient I'autonomie (« I’'héautonomie
»32) du jugement de golt vis-a-vis du sentiment et du jugement
moral eux-mémes. Encore ne s’agit-il alors que du sentiment du
beau, car le sublime, lui, présuppose sans aucun doute et de facon
cohérente la détermination par I'ldée morale : « on ne peut pas en
fait penser un sentiment pour le sublime de la nature sans y
rattacher une disposition de I'esprit qui est semblable au sentiment
moral »3. Toutefois, dans le cas du beau, il y a bien une analogie
profonde entre une communauté esthétiguement libérée de toute
contrainte théorique et sensuelle, et une communauté éthiquement
libérée des contraintes de la passion de I'amour de soi, c’est-a-dire

traduction donnée par Victor Delbos, dans son livre sur La philosophie pratique
de Kant, Paris, Alcan, 1905, rééd. PUF, 1969, p. 553.

2% CFJ, § 42, p.133. On pourrait d’ailleurs s’interroger sur la contradiction
apparente entre certains passages de ce § 42: d'un cété, Kant vy affirme
I'existence d’'« un intérét immédiat (ein unmittelbares Interesse ) » pour la
beauté naturelle, tandis que, d'un autre cété, il envisage une médiation morale
rendant possible... cette immédiateté, puisque c’est au moyen d'un sentiment
moral que nous en comprenons alors la possibilité. Immédiateté curieusement
médiatisée moralement, donc.

3 CFJ, § 42, p. 133.

31 Encore une fois, le sublime ne se constitue pas de facon esthétiquement pure.
32 Rappelons que I'« héautonomie » est en quelque sorte I'autonomie restreinte
a la seule subjectivité - a son seul « soi » (Selbst) - qui ne I'impose pas aussi ipso
facto a la nature extérieure, comme le fait I'autonomie subjective-objective de
I’entendement connaissant qui, se donnant ses regles en des jugements
synthétiques, en fait par la méme aussi des lois objectives de la nature
(Introduction a la CFJ, V, p. 33).

3 E.Kant, Remarque générale suite au § 29, CFJ, p.105-106.

© André Stanguennec



29

de I'’égoisme moral pris comme principe d’action. Kant peut donc
écrire au §59, que « le beau est le symbole du bien », en nous
laissant le soin de comprendre et de mettre en oeuvre les
aménagements éducatifs éventuels pour exploiter cette analogie
aupres de I'individu a éduquer3*.

André Stanguennec.

34 C'est ce que fait P. Moreau dans son livre sur I"’éducation morale chez Kant
déja cité, en reconstruisant hypothétiquement les quatre aspects d'une
éducation esthétique favorisant la moralité, et en prenant comme fils
conducteurs les quatre points de vue catégoriaux comparatifs du § 59.

© André Stanguennec



