André STANGUENNEC

17 décembre 2004

« La poétique de Mallarmé : de I’idée claire cartésienne a ’Idée esthétique
kantienne »

Merci, André Stanguennec, pour cette belle et riche réflexion sur Mallarmé.

Vous annoncez d’emblée qu’il s’agit de tacher de penser philosophiquement
Mallarmé (qui a lui-méme réfléchi son travail poétique en rédigeant une esthétique, comme
les romantiques allemands), et ce en une référence double a Descartes et a Kant et bien
que lidée claire cartésienne et I'ldée esthétique kantienne ne soient pas aisément
conciliables.

Mallarmé, rappelez-vous, trouve chez Descartes un modele de travail
méthodologique qu’il transpose dans le domaine linguistique en étudiant et pratiquant la
langue en et pour elle-méme, en « suspendant » ou abolissant sa référence commune ou
habituelle pour en agencer nouvellement les signifiants, ce qui engendre un sens inédit
dont Parbitraire apparent correspond paradoxalement a I'ldée méme de la chose désignée
ou de 'objet nommé (comme dans le Sonnet en X). Le vers poétique fait alors sonner les
mots en allitérations a la fois claires et multiples qui redonnent un sens premier et plus pur
a la langue prosaique de la tribu.

Mais ce sens premier doit lui-méme étre référé a un sens second qu’il symbolise, ce
qui nous renvoie maintenant a la référence kantienne puisque Mallarmé (sans avoir lu
Kant, insistez-vous) distingue bien la prétention ontologique, ou encore déterminante, du
langage ordinaire et la vocation symbolique, ou encore réfléchissante, du langage poétique,
pour renouer avec le monde et les rapports de ’homme au monde. Cela invalide, faites-
vous remarquer, toutes les interprétations de la poésie mallarméenne comme étant auto-
référentielle ou encore a-cosmique, sans étre-au-monde.

Le pocte ose alors « donner une forme sensible aux Idées de la raison», pour
reprendre des termes kantiens, le poéme symbolisant de facon microcosmique le grand
monde, la totalité, ce qui redonne par la méme au travail poétique toute sa dimension
éthique en présentant, comme chez Hamlet, le combat de la volonté morale de ’homme
contre le tragique de ’humaine condition, tout en tichant de ne pas succomber a la
tentation mystique en une sorte d’illusion transcendantale de la réverie poétique, ce qui
caractérise le symbolisme méme de la poésie mallarméenne qui se méfie du dogmatisme
des correspondances baudelairiennes.

Vous concluez donc sur la dimension critique de cette poétique, ce qu’a bien
apercu Valéry qui, lui, avait lu Kant.



ELEMENTS DU DEBAT

Lun des temps forts et méme le moment essentiel du propos du conférencier
ayant ét¢ d’interpréter le symbolisme de la poésie mallarméenne non pas comme relevant
d’un a-cosmisme ou d’un jeu auto-référentiel, comme le tiennent la plupart des exégetes de
Pceuvre et de la pensée du pocte, la premicre question porte sur le statut de la référence
dans cette langue poétique. Que faut-il entendre exactement, par exemple, dans 'emploi
du mot « fleur » (Variations sur un sujet, BBuvres, p. 368) : la présence du signifiant (« Je dis :
une fleur ! ») ou 'absence du référent (« 'absente de tout bouquet ») ? Quel type d’absence
est-il ainsi signifié ? En réponse, le conférencier insiste sur deux sortes d’inexistence, qu’il
faut bien distinguer : 'absence ontologique absolue (le néant, que ne « vise » pas la poésie
mallarméenne), et I'absence symbolique relative du référent ordinaire du langage
prosaique, auquel le vers poétique substitue la présence d’un référent certes désontologisé
(ou déréalisé) mais néanmoins bien existant, comme chez Descartes dont la démarche
méthodique substitue aux signifiants obscurs et confus de la langue commune les Idées
claires et distinctes de la langue mathématique, mais aussi chez Kant, qui effectue un pas
de plus en dédogmatisant ces Idées pour substituer a leur référent premier (comme Dieu,
I'ame ou le tout du monde), encore substantiel, un référent second et formel puisqu’il
consiste ici dans la forme sensible que le pocete donne aux Idées de la raison dont le sens
réfléchissant s’oppose désormais a la vérité déterminée. La nouveauté méme du
symbolisme mallarméen se trouve donc ainsi réinscrite dans la tradition de la raison
moderne, qui a besoin de donner sens au monde pour ne pas en désespérer.

Un tel symbolisme critique ayant été démarqué par le conférencier du dogmatisme
des correspondances baudelairiennes, la question est alors posée du statut de la référence
dans la poésie de Baudelaire : le cri « Anywhere out of the world ! » n’est-il pas propre a
exténuer toute référence dogmatique en ce que tout monde semble étre ici annulé au
profit d’un Spleen « Irrémédiable » (Les Fleurs dn Mal, LXXXIV), bien loin que la réverie
poétique ne se dogmatise en se réifiant en religion mystique ? A lencontre de cette
interprétation, le conférencier propose de lire « the » world comme « this » world, celui de
la laideur du monde des villes (« ces beautés de vignettes/Produits avariés, nés d’un siecle
vaurien » — Id., XVIII), auquel il s’agit d’opposer non pas la beauté du monde naturel mais
bien « La Beauté » (Id., XVII) de I'ldée pure a laquelle peuvent prétendre accéder 'amant
et le pocte par '« Elévation » (Id., III) de leur ame via des correspondances horizontales
(sensibles) puis verticales (intelligibles) qui attestent I'existence d’un « Idéal » dont P'acces
serait susceptible de remédier définitivement au Spleen. A I'opposé d’un tel symbolisme
mystique, le symbolisme critique de Mallarmé est propre a dédogmatiser la référence
romantique emphatique au génie, que l'on trouve encore chez Baudelaire et a laquelle
Mallarmé oppose résolument, comme Valéry, le travail de l'intelligence.

Ce refus de la tentation mystique étant propre a conférer au travail poétique une
dimension éthique collective, que I'exposé du conférencier a tout particuliecrement tenu a
lui restituer, la question se pose alors de savoir si celle-ci ne se redouble pas d’une
dimension politique relative a la destinée de « la tribu » dont il est si urgent de « purifier les
mots ». André Stanguennec tient encore ici (comme dans son ouvrage : Mallarmé et [éthigue
de la poésie) a se démarquer de linterprétation dominante (d’inspiration sartrienne
notamment) de Pceuvre et de la pensée du pocte qui en fait un quasi-prototype du
désengagement politique : si dans un premier temps Mallarmé ne s’est effectivement pas
soucié de politique, le sens politique de son travail poétique lui est ensuite clairement
apparu, jusqua ce quil se propose une refondation poétique du politique. Constatant,
comme Baudelaire puis Verlaine, que l'utilitarisme et I’hédonisme démocratiques ont brisé



le pacte de Tl'action et du réve (« On traverse un tunnel, 'époque », L'action restreinte,
(Euvres, p. 371), le pocte vise a préparer la réconciliation du peuple souverain avec le jeu
sacré du monde dont la création poétique doit révéler le sens : seule une telle refondation
du principe démocratique sur une éthique cosmocentrée (et non plus abstraitement
anthropocentrée) est susceptible d’éviter la dévastation du monde et la stérilisation de
I'espece humaine, dont I'époque contemporaine témoigne encore malheureusement a
Ienvi. Mais quelle place le bruit et la fureur de Ihistoire actuelle peuvent-ils encore faire a
cette espérance de retrouvailles des peuples et de I'ccuvre po-éthique, et, par la, des
hommes et du monde ?

Joél GAUBERT



